Monseigneur Alfred Ancel
(1898-1984 ),

apotre du monde ouvrier.

Le 11 septembre prochain, il y aura trente ans que le Pére Alfred Ancel a rendu son dme a Dieu.
Ceux et celles ~ trés nombreux a Lyon et bien au-deld — qui l'ont connu et aimé deviennent de plus
en plus rares d'année en année. Cependant, cet homme dont le pape Paul VI a cru pouvoir écrire un
Jour qu'il était le « deuxiéme fondateur du Prado » ( nous reviendrons sur cette affirmation ), a laissé
une trace dans I'histoire contemporaine de I'Eglise qui est appelée a ne pas s'effacer. La trace d'un
homme tout entier fagonné par 'Evangile, entiérement consacré au Christ et & I'évangélisation du
monde, et animé par une prédilection pour les plus petits & l'image du Maitre. C'est cette trace que
nous allons nous efforcer de remonter et de scruter, l'accueillant comme un chemin lumineux pour
notre propre compagnonnage avec le Christ. Pour ce travail, je me suis principalement appuyé sur
les travaux du Pére Olivier de Berranger ¢t du Pére Yves Musset, qui ont été parmi les premiers a
saisir I'importance que revét le témoignage évangélique du Pére Ancel et a souligner la nécessité,
pour le Prado et pour I'Eglise, d'en cultiver et d'en approfondir la mémoire. Personnellement. je dois
énormément au Pére Alfred Ancel. Clest lui qui m'a permis de devenir séminariste du Prado en
1973; lui qui m'a ordonné diacre en I'église Saint-André de la Guillotiére le 19 juin 1977; lui qui a
€été un des premiers & m'encourager dans mes relations avec les familles maghrébines de Lyon.

Alfred Ancel est né a Lyon, au 26, place Bellecour, le 22 octobre 1898, 11 est le deuxiéme d'une
fratrie de six, parmi lesquels quatre gargons. Deux de ses fréres — Joseph et Jean — deviendront
également prétres. Le pére, Gustave, dirige avec un beau-frére une entreprise lyonnaise de textiles
qui a compté jusqu'a 1 200 ouvriers. Cet ingénieur de caractére joyeux n'appartient pas au courant
du « catholicisme social » pourtant né a Lyon vers le milieu du siécle, mais il a le souci d'appliquer
en matiére sociale les enseignements du siége pontifical. Chevalier de la Légion d'honneur et
titulaire de 1'Ordre de Saint-Grégoire-le-Grand, il incarne la figure d'un notable catholique lyonnais
de la fin du XIX éme siécle. La mére, Maria-Joséphine Villet, est également fille d'un industriel
lyonnais. Sa famille pouvait s'enorgueillir d'une ascendance commune avec le saint curé d'Ars Jean-
Marie Vianney. Elle est habitée par un catholicisme exigeant, teinté de jansénisme, mais son
austérité ne l'empéche pas d'avoir du cocur. Elle éduquera ses enfants avec le souci d'en faire des
chrétiens capables de supporter les sacrifices. Elle meurt accidentellement en 1935, heurtée de plein
fouet sur la chaussée par une voiture,

Les quatre fils Ancel seront scolarisés a I'Institution des Chartreux, créée en 1825 sur les pentes de
la Croix-Rousse par un prétre de la Société de Saint-Irénée. Dés 1848, cette école de la bourgeoisic
a su faire preuve de solidarité avec les ouvriers. Ses responsables se montreront « délibérément
libéraux, ouverts aux idées modemes et, par la, sympathiques aux républicains eux-mémes », selon
ce qu'a pu rapporter le Pére Georges Babolat dans une communication de 1975. Les parents Ancel
ont préféré pour leurs enfants cette institution au collége lyonnais des jésuites alors moins libéral.
C'est 1a qu'Alfred Ancel, excellent éléve, obtient brillamment, en 1915, son baccalauréat és lettres.
Parmi ses amis d'école se trouve Georges Finet, qui deviendra le fondateur. avec la mystique Marthe
Robin, des Foyers de Charité.

« Jusqu'a 16 ans, aucun désir d'ére prétre, a écrit en 1970 Alfred Ancel. Je n'y pensais méme pas.
Un prétre m'a parlé de vocation quand j'avais 13 ans; je lui ai répondu de telle fagon qu'il ne m'en a
Jamais plus parlé, A la fin de la Philo, ¢'était en mai ou juin 1915, j'ai participé a une retraite de fin
d'études a Ars. C'était ma premiére retraite. Et c'est | que j'ai senti de fagon inoubliable I'appel du
Seigneur 4 me donner a lui. J'avais pris conscience de I'absolu de Dicu et que je devais étre a lui ».

En 1983, le Pére Georges Finet a raconté Jui-méme les circonstances communes dans lesquelles est

d



née leur vocation sacerdotale, au Pére Ancel et a lui-méme:

« Vers la fin de cette année 1915, vers le 25 mai, voici que nous avons eu notre retraite de fin
d'é¢tudes. Nous n'étions pas encore trés dgés, Ancel et moi, puisque nous avions 16 ans et demi tous
les deux. Nous sommes partis & Ars o0 nous avons eu une retraite de trois jours. On y arrivait le
mercredi soir, puis jeudi, vendredi, samedi. Cette retraite était préchée par Monseigneur Saint-Clair,
un spécialiste. Et voici qu'Ancel se sentait la vocation de succéder i son pére a la téte d'une usine de
soieries, ce qui est trés lyonnais (...). Le samedi matin 29 mai (...), au début de I'aprés-midi.
Monseigneur Saint-Clair nous a dit: « Mes chers amis, vous irez cet aprés-midi a la chapelle de la
Providence (...). Ce scra dans le silence. Le Saint-Sacrement sera exposé. Vous vous mettrez trés
prés de Jésus, sur le marchepied méme de I'autel ». Je me vois encore sur le marchepied de I'autel,
au tournant. A ma gauche il y avait Ancel. Nous étions tous les deux & ¢6té 'un de l'autre et nous
avons fait unc longue, trés longue, longue visite devant le Saint-Sacrement. Et en sortant de cette
visite voici que sur la petite esplanade qui est devant le sanctuaire, j'ai dit & mon ami: « Tu sais, je
suis coincé, il faut que je me fasse prétre ». Et Alfred Ancel m'a dit: « Figure-toi que moi aussi! ». —
«Toi aussi? Il ne manquait plus que cela! ». Lui, il n'y avait jamais pensé, et moi je l'avais toujours
redouté! ».

L'engagement pour la défense de la France et la marche vers le sacerdoce

1915, c'est I'époque tragique d'unc deuxiéme guerre entre la France et 'Allemagne aprés celle de
1870: la premiére guerre qualifiée de « mondiale ». Le jeune homme avait déja décidé que, passé le
baccalauréat, il s'engagerait pour défendre son pays. 11 fait le choix de partir au front et de partager
la dure condition des « poilus » enterrés dans la boue des tranchées et souvent exposés a la mort. 11
a 17 ans! 11 est blessé une premiére fois dans la Somme le 20 juillet 1916. Puis de nouveau blessé,
trés griecvement cette fois, le 30 décembre 1917 en Vénétie dans une bataille contre les Autrichiens.
II'y perd son oeil droit. Son courage au combat lui vaut, & 19 ans, la médaille militaire avec la
citation suivante: « Sous-officier d'une conscience, d'une bravoure, d'une abnégation exemplaires ct
exergant sur ses hommes un grand ascendant moral. A demandé que sa permission fiit ajournée pour
prendre part & une attague prévue. Griévement blessé le 30 décembre en entrainant sa demi-section
a l'assaut, a refusé les secours qui s'offraient & lui et, s'oubliant lui-méme, n'a songé qu'a exciter le
courage de ses chasseurs ». Alfred Ancel dira plus tard, en 1982: « J'ai vu ce que c'était que la haine
qui nait non pas de la misére, mais du décalage entre deux maniéres d'étre dans la méme misére: des
privilégiés et des non-privilégiés ». A Ars, le jeune bourgeois avait découvert la réalité de Dieu.
Avec la guerre, il a aussi découvert la dure réalité des hommes.

Un autre événement fondateur est a signaler pour comprendre le cheminement spirituel d'Alfred
Ancel tandis qu'il n'a pas encore atteint I'ige de la majorité: la lecture, pendant les premiers mois de
1918, alors qu'il est en convalescence, de la biographie de Frangois d'Assise écrite en 1907 par le
poéte danois Johannes Joergensen, Il se reconnait dans ce jeune bourgeois d'Ombrie du XIII éme
siécle qui s'est converti 4 la pauvreté et a découvert la richesse des pauvres. Au contact de Saint-
Frangois, il réalise complétement que Dieu se donne humainement & connaitre, & aimer et & suivre
dans la personne du Christ Jésus. En mai 1918, Alfred Ancel reprend contact avec Monseigneur
Saint-Clair ( le prédicateur de la mémorable retraite d'Ars ), qui était supérieur des chapelains de
Saint-Frangois de Sales a Annecy, Celui-ci lui conseille de s'orienter vers le Séminaire Frangais de
Rome, ce & quoi l'archevéque de Lyon d'alors, le Cardinal Louis-Joseph Maurin, va volontiers
donner son accord. Le jeune homme commence sa formation sacerdotale dans la ville sainte &
l'automne 1918. Elle y durera sept années.

Le livre de Johannes Joergensen allait trouver un écho décisif dans une autre lecture que fit Alfred

Ancel dans les premiers mois de I'année 1922, Venait tout juste de paraitre & Lyon la premiére
edition imprimée du « Véritable Disciple », ce manuel inachevé a l'intention des futurs prétres du

2



Prado qu'avait écrit dans les demiéres années de sa vie le Pére Antoine Chevrier. La mére d'Alfred
Ancel la lui avait amenée @ Rome. Le titre complet en était: « Le prétre selon I'Evangile, ou le
véritable disciple de Notre Seigneur Jésus-Christ ». Alfred Ancel est saisi d'enthousiasme a la
lecture de I'ouvrage. Il s'en ouvre a son condisciple et ami Gabriel-Marie Garrone, qui deviendra
plus tard archevéque de Toulouse et cardinal. Lors des vacances de I'été 1922, il profite d'un séjour
a Lyon pour prendre davantage de renseignements sur le Pére Chevrier et sur le Prado. Lui le
Lyonnais de la Croix-Rousse, il aura fallu qu'il passe par Rome pour découvrir le saint de la
Guillotiére!

Alfred Ancel est brillant; ses facultés intellectuelles exceptionnelles et son ardeur au travail sont
reconnues par tous ses professeurs et tous ses condisciples. Pour un tel esprit, le Prado de I'époque
pouvait paraitre insuffisant. Quand Alfred Ancel se renseigne, on lui dit & propos des prétres du
Prado: « Ce sont des prétres humbles et pauvres, mais qui n'ont pas d'envergure ». En 1983, il
confirmera: « C'est bien ce que j'ai trouvé chez les pradosiens de cette époque. Une humilité
tellement simple qu'elle s'ignorait. Une pauvreté réelle, sans histoire, sans théorie. Ils étaient
pauvres comme ¢a! Parce que Jésus Christ avait été pauvre, parce que les pauvres sont pauvres ».
Préférant 'humilité a « I'envergure » , Alfred Ancel prend contact, durant I'été 1923, avec quelques
pradosiens. Il rencontre tout particuliérement le Pére Camille Lauzier, alors supérieur du petit
séminaire de Notre-Dame de la Roche installé prés de Tarare, et qui deviendra bientdt supéricur
général du Prado. L'homme l'impressionne: « Il attirait les dmes a I'amitié de Jésus par une sorte de
contagion, de rayonnement qu'exergait son attitude. l'accent de sa voix: cet accent si sérieux, si
religicux semblait étre I'écho méme de la voix de Jésus, suivant la promesse faite aux apdtres: Qui
vous écoute, m'écoute » ( propos tenus en 1983 ).

Georges Finet et Alfred Ancel sont ordonnés diacres ensemble, & Rome, dans la basilique de Saint-
Jean de Latran, le 26 mai 1923; puis prétres a Lyon dans la chapelle du collége des Chartreux le 8
juillet suivant. A l'automne 1923, Alfred Ancel retourne dans la ville du martyr de Saint Pierre et de
Saint Paul pour préparer son doctorat de théologie ( il a déja obtenu précédemment un doctorat de
philosophie ). La soutenance de celui-ci va connaitre un caractére exceptionnel. En cffet, elle se
déroule de maniére extraordinaire le 17 mai 1924, au Musée lapidaire du Vatican, en présence du
Pape Pie XI lui-méme et d'un parterre de cardinaux, d'évéques et de professeurs, Un cas unique qui
a €té immortalisé par un tableau que I'on peut voir au Séminaire Frangais de Rome. Mais ce ne sont
pas les honneurs et les ors de Rome qui attirent le jeune prétre lyonnais. En 1925, aprés les années
passées a suivre les cours de I'Université Grégorienne et de I'Institut Biblique de Rome, le voila qui
entre au noviciat du Prado & la Guillotiére, cette « école de misére et d'humilité » comme la
definissait le Pére Lauzier. Presque rien n'a changé depuis le temps du Pére Chevrier. « Dans sa
chambre, a raconté Alfred Ancel en 1983 au Pére Roger Servy, on avait une paillasse; ni sommier,
ni matelas; une simple paillasse, et tout le monde trouvait ¢a tout naturel! On avait une table en bois
blanc; un prie-Dieu en bois blanc, une penderie, et c'est tout! On peut dire que la pauvreté était
vécue selon le « Véritable Disciple ».

¥ rofondissement et I'enseignement de la spiritualit ienne

L'époque était celle de grandes oppositions, en Europe occidentale, et particuliérement en France,
entre les partisans des idées dites « modemistes » et « laicistes » et les condamnations du Saint-
Siége a leur égard. C"était aussi le temps ot les idées de I'Action Frangaise, mouvement nationaliste
d'extréme-droite, séduisaient toute une partie du clergé jusque dans les cercles épiscopaux et
pontificaux ( dont le cardinal Maurin & Lyon ). Alfred Ancel a é¢é marqué, dans sa formation
cléricale, par une interprétation trés défensive du Concile Vatican 1, ce concile qui a voulu protéger
la foi contre ce qui était considéré par la papauté comme les erreurs du temps, et qui a notamment
défini, en 1870, l'infaillibilit¢ pontificale. Mais il va se montrer progressivement capable de se
dégager d'une mentalité ecclésiastique tendant & se considérer comme enfermé dans une forteresse

3



assiégée. Surtout, il a pris le chemin de I'appauvrissement évangélique. Au Prado, il trouve aussi un
esprit de famille qui le comble: « Je n'avais jamais rencontré ¢a, racontera-t-il encore en 1983. Un
esprit de famille oi tout le monde était sur un pied d'égalité, tous des fréres ». Dés 1928, il est
chargé de la formation des grands séminaristes du Prado. En 1929, il obtient de son supérieur que le
séminaire soit transféré dans la maison de la « Providence Saint-André » qu'avait achetée le Pére
Chevrier a Limonest,

Dés 1930, le Pére Ancel avait acquis la certitude que l'oeuvre du Pére Chevrier, si humble celui-ci
fut-il, était grande, qu'elle venait de Dieu et qu'elle devait avoir un grand avenir. Pour les
séminaristes de Limonest il résume en trois points ce qu'a de « profondément original », selon lui, la
doctrine du Pére Chevrier:

1) ~ La spiritualit¢ pradosienne est une spiritualité fondée sur la perfection par la pratique des
conseils évangéliques, en vivant dans le monde.

2) — C'est une spiritualité d'apostolat.

3) ~ L'apostolat pradosien consiste spécialement & vivre I'Evangile dans la vie paroissiale pour les
classes ouvriéres,

« Mes enfants, disait alors Alfred Ancel a ses séminaristes, il faut que vous soyez les prétres des
pauvres; les riches en ont toujours assez ». Pendant la Seconde Guerre mondiale, le supérieur des
séminaristes du Prado fait paraitre un premier livre qui contribuera beaucoup a donner de I'écho, en
France, & l'ocuvre du Pére Chevrier. « La Pauvreté du Prétre », volume de prés de quatre cents
pages, sc présente comme un commentaire tiré « de la vie et des écrits du Vénérable Antoine
Chevrier ». L'auteur y affirme en particulier: « Le plus efficace apostolat auprés des pauvres et des
humbles est I'exemple du prétre. (...). Ce qu'il faut surtout, c'est un exemple lumineux de la vie
humble, pauvre, désintéressée, copic fidéle de la vie du divin Maitre, (...). Un prétre qui est
vraiment évangéliquement pauvre et désintéressé fait des miracles de bien au milieu du peuple ».

S'inscrivant dans la continuité de l'ocuvre du Pére Antoine Chevrier, le Pére Ancel ne doit pas étre,
pour autant, qualifi¢ de « disciple du Pére Chevrier » comme le martéle avec force le Pére Olivier
de Berranger dans la biographie qu'il a consacrée au Pére Ancel en 1988: « Alfred Ancel n'est pas
un disciple d'Antoine Chevrier. Tous deux sont disciples de Jésus-Christ. Et ¢'est ce qui donne a I'un
et & l'autre, chacun avee son tempérament différent et 4 une époque différente, une grande liberté
vis-a-vis de tous les conformismes. Tous deux ont puisé a la méme source: c'est I'Esprit Saint qui a
permis & chacun de développer sa personnalité dans le respect de son dynamisme propre. C'est le
méme Esprit Saint qui a donné a I'un et l'autre d'actualiser I'oracle prophétique repris par I'Evangile
de Saint Luc: « L'Esprit du Seigneur est sur moi; il m'a consacré; il ma envoyé pour évangéliser les
pauvres »,

Dans les années 1920-1930, I'Eglise de France connait toute une effervescence, motivée en partie
par les défis politiques ( dont la politique jugée anticléricale du Cartel des gauches; puis la montée
des fascismes; puis I'avénement du Front Populaire en 1936 ), qui aboutit 4 la naissance de plusieurs
initiatives en direction du monde ouvrier. Ainsi, durant I'été 1926, l'abbé Georges Guérin rassemble
4 la paroisse Saint-Vincent-de-Paul de Clichy quelques jeunes ouvriers, et cela aboutit & la création
de la Jeunesse Ouvri¢re Chrétienne ( JOC ) en France. L'année précédente, une organisation
semblable a été créée en Belgique par le Pére Joseph Cardijn. A la méme époque, le jésuite Pierre
Lhande publie, entre 1927 et 1930, une enquéte en trois volumes: « Le Christ dans la banlieue », qui
¢veille les milieux catholiques & une certaine conscience de la condition d'humiliés des ouvriers.
Lors de ses premiéres années au Prado, le Pére Ancel s'est occupé de la préparation des enfants
pauvres de Lyon 4 la premiére communion. Il y a découvert la grande misére de beaucoup de
familles ouvriéres, dont l'exploitation au travail ( comme a la Verrerie d'Oullins ) d'enfants ages
parfois de sculement huit ans. Il est déja acquis aux principes de I'Action catholique des laics

b



encouragée par le Pape Pie XI pour répondre & I'influence du laicisme dans la société modemne. En
1927, il est présent a la réunion organisée a Lyon par I'abbé Guérin pour quelques prétres lyonnais
intéressés par la J.O.C.. Dés lors, il ne va plus cesser de se préoccuper du sort du monde ouvrier. 1'a
particuliérement stimulé, dans cette démarche, la rencontre, dés 1925, d'un séminariste qui
deviendra par la suite formateur des novices pradosiens pendant dix-huit ans puis auménier national
de I'Action Catholique Ouvriére: Antoine Goutagny. Ce demier, en effet, avait une grande capacité a
comprendre ce que vivaient jeunes ruraux comme jeunes d'origine ouvriére, et il aidera
considérablement le Pére Ancel @ vivre son effort de conversion & partir du milieu bourgeois qui
l'avait fagonné.

Supérieur général du Prado et évéque auxiliaire de Lyon

Nous ne nous étendrons pas trop sur les nouvelles années de guerre et d'Occupation. Clest
cependant durant cette période, le 25 février 1942, qu'Alfred Ancel est devenu le nouveau supérieur
général du Prado. responsabilité qu'il exercera durant trente ans, jusqu'a son renoncement a se
représenter en 1971, Mentionnons que le Pére Ancel resta distant a 1'égard de la ferveur dont
pouvait bénéficier, dans les milicux bourgeois et les milicux cléncaux, le maréchal Philippe Pétain,
le « vainqueur de Verdun » durant la Premiére Guerre mondiale qui ruina trente ans plus tard son
aura en pactisant avec le régime nazi. Il appuya de sa sollicitude paternelle et fraternelle le Pére
Frangois Marty, aumoénier des pnsons de Lyon ( lui-méme a ét¢ aumonier de prison pendant
quelques mois ), proche des résistants qui étaient emprisonnés, mort massacré le 30 novembre 1944
au camp de Pforzeim aprés avoir été appréhendé par la Gestapo. A la demande du cardinal Gerlier,
il cachiit une trentaine de Juifs dans les locaux du Prado.

Archevéque de Lyon depuis le 30 juillet 1937, le cardinal Pierre-Marie Gerlier avait connu le Pére
Ancel quelques années auparavant, a Pars, dans le cadre de I'Action catholique. Il l'appréciait
énormément, tout comme l'aimait beaucoup l'archevéque de Paris, le cardinal Emmanuel Suhard,
qui a été I'un des principaux initiateurs d'un nouveau labeur missionnaire dans la France des années
1930-1940 en train de se déchristianiser a grande vitesse. L'un et l'autre voulurent en faire un
évéque. Le cardinal Subard l'aurait méme volontiers vu prenant sa succession sur le siége
archiépiscopal de Paris! Finalement, Alfred Ancel sera nommé évéque auxiliaire de Lyon au début
de 1947, ce qui lui permettra de rester au Prado de la Guillotiére. Dans la « Semaine Religieuse » du
diocese de Lyon, le cardinal Gerlier écrit 4 son sujet: « Cet apétre de Jésus-Christ, philosophe,
théologien, sociologue, qui aspire a réaliser dans toute sa vie les traits du Véritable Disciple, a
d'abord la hantise des souffrances de la masse populaire, déchristianisée, délaissée, paganisée (...).
Devait-il abandonner le Prado, au risque de compromettre une si bienfaisante extension? (...). Le
Souverain Pontife a daigné garder le Pére Ancel au Prado, ol il va rester, sans le refuser a
I'épiscopat ».

Conjuguant pendant presque trente ans les fonctions de supérieur général du Prado et d'évéque
auxiliaire de Lyon, le Pére Ancel va déployer une énergie remarquable au service de I'évangélisation
des pauvres, 4 Lyon, en France ct bien au-dela des frontiéres frangaises. Il va comprendre que
l'accueil, la formation et I'évangélisation des adolescents et des jeunes adultes pauvres ne peut pas
se faire dans la deuxiéme moitié du XX éme siécle comme & la fin du XIX éme siécle. Il
modemisera ainsi les structures d'accueil de jeunes tenus par les pradosiens, hommes et femmes:
fera place a la professionnalisation des éducateurs: acceptera que les institutions éducatives du
Prado se spécialisent dans la rééducation des jeunes délinquants; puis finira par leur laisser leur
indépendance. Il se consacrera de plus en plus a l'appel et & la formation d'apbtres pauvres pour les
pauvres. Il ouvrira la famille du Prado, & l'origine trés lyonnaise, & la dimension nationale puis
internationale, accueillant des séminaristes, des prétres, des religicuses, des fréres, des laics
hommes et femmes de différents diocéses de France, puis d'autres pays européens ( Italie et
Espagne en particulier ), d'Amérique Latine, d'Afrique, du Proche-Orient et d'Asic. Avec

s



perspicacité, il suivra le développement des mouvements de la Mission Ouvriére, représentant pour
eux un appui constant. Il voyagera beaucoup, en France et a travers le monde. 1l possédait de
grandes capacités de « meneur d’hommes », savait impulser des projets, susciter les adhésions,
entrainer les bonnes volontés. Mais il reviendra toujours a 'essentiel: le service de I'oeuvre de Dicu.
« Etre le successeur du Pére Chevrier! Certaines personnes me disent: « C'est une lourde charge.
Faire vivre tant d'enfants, sans avoir de ressources assurées! », Cependant, non, cela n'est rien, écrit-
il en mai 1942, D'ailleurs, nous n'avons pas la charge du Prado. Cette charge serait trop lourde, C'est
notre Pére du ciel qui I'a prise pour lui, en se servant de nos bienfaiteurs qui le représentent auprés
de nous. (...). Le Prado, c'est une ocuvre de Dieu, une oeuvre trés sainte, une oeuvre qui nous
dépasse tellement qu'on ne la comprendra jamais pleinement ». Quelques mois aprés, il écrit encore:
« Le Prado n'a jamais été son oeuvre ( I'ocuvre du Pére Chevrier ). Elle est 'oeuvre de Dieu. Dieu
qui s'est chargé de nourrir ses enfants, veut aussi les diriger personnellement. Celui qui est chargé
de l'oeuvre doit donc étre pur instrument entre les mains de Dieu. Son attitude a été décrite par le
Pére Chevrier dans la direction qu'il donna & Mademoisclle Tamisier. Elle se résumerait en deux
mots: « Laissez Dieu tout diriger par les événements. Ne le génez pas par votre action propre ».

Dans I'exercice de I'épiscopat comme dans la responsabilité de supérieur général du Prado, le Pére
Ancel a le souci de cultiver, pour lui-méme et pour ceux dont il a la charge, le sens de Dieu. « 11 faut
qu'a travers nous, on touche Dieu », souligne-t-il le 3 octobre 1949 dans une lettre-circulaire aux
pradosiens. Dans un autre courrier daté du 3 avril 1952, il écrit: « Je crois vous avoir parlé a toutes
nos réunions trimestrielles de la théologie des prémices. (...). La théologie des prémices est basée a
la fois sur l'absolu divin: transcendance absolue du Dieu tout-puissant, étemnel, créateur et maitre de
toutes choses, et sur le droit que Dieu s'est acquis sur son peuple, parce qu'il I'a fait sortir d'Egypte.
(...). Nous avons plus que jamais besoin de réfléchir sur I'absolu de Dieu et les exigences qui nous
sont imposées par le fait qu'il est, Lui, Dieu, et qu'il nous a sauvés par son Fils Jésus-Christ. 11 faut
que notre vie, par l'organisation de notre temps, par I'application de notre effort, rende gloire & Dicu
et le glorifie tel qu'il est. Il ne suffit pas que nous nous efforcions de pénétrer notre action de foi et
d'esprit chrétien, 11 faut que nous réservions du temps pour Dieu. Il ne suffit pas que nous profitions
du temps de la priére pour nous refaire spiritucllement. I faut que nous consacrions du temps &
Dicu pour Dieu. Oui ou non, est-ce que Dieu existe? Est-ce que Dieu est Dieu? Eh bien! si Dieu
existe et si Dieu est Dieu, il faut que notre vie le prouve. « Le Pére cherche des adorateurs en esprit
et en vérité ». S'il les cherche, c’est peut-étre qu'il ne les trouve pas facilement »,

Ouvrier a domicile dans le quartier de Gerland

On I'a déja dit: la classe ouvriére a été, a partir de la deuxiéme moitié des années 1920, l'objet de
toute l'attention du Pére Ancel. Au moment des grandes gréves de novembre et décembre 1947,
I'évéque auxiliaire qu'il est fait paraitre une déclaration vigoureuse, diffusée sous forme de tracts,
afin d'attirer l'attention des chrétiens sur la misére ouvriére de I'époque et le droit a un salaire vital,
Conscient qu'il existe un grand fossé entre le monde ouvrier et le reste de la nation, il se met a écrire
une série d'articles et des brochures & ce sujet. Le 22 octobre 1949, il prend la parole avec émotion &
la Bourse du Travail de Saint-Etienne pour expliquer les positions de 'Eglise en face de la misére
ouvriére, ainsi que sur le droit au salaire vital, le droit syndical, le systéme capitaliste, le devoir des
ouvriers chrétiens et des chrétiens non-ouvriers. C'est I'époque ot se diffuse largement le livre de
I'abbé Henri Godin écrit en 1943: « France, pays de mission? » ( 100 000 exemplaires vendus en
quatre ans! ) et ou commence & s'imposer I'idée que devraient étre fondées, hors des paroisses et des
mouvements d'Action Catholique, des communautés chrétiennes nouvelles rassemblées autour de
prétres qui gagneraient leur vie en travaillant manuellement. Le frére dominicain Jacques Loew est
devenu, en 1942, le premier prétre a travailler comme ouvrier-docker au port de Marseille pendant
trois ans. En 1943, le cardinal Suhard a créé la Mission de Paris, destinée spécifiquement a former
des prétres pour la classe ouvriére. Aprés 1945, ils sont plusicurs dizaines de prétres, a travers la
France, & vivre leur ministére en usine. Le Pére Ancel oriente lui-méme des prétres du Prado vers ce

&



type d'engagement sacerdotal, 11 a, en méme temps, le souci de travailler & I'établissement d'un
« directoire » qui permettrait aux évéques de diriger ce nouvel apostolat selon ce qui paraissait étre
la doctrine et la tradition de I'Eglise sur le sacerdoce ministériel.

Mais cela lui parait trés vite insuﬂ‘isan: Dans une longue lettre adressée au cardinal Gerlier le 12
aolt 1953, Alfred Ancel annonce: « J'estime que je n'ai pas le droit, en conscience, de permettre a
des prétres du Prado d'entrer dans le monde ouvrier si je ne vais pas avec eux. J'aurais I'impression
d'étre comme un vicaire apostolique d'Extréme-Orient qui voudrait diriger ses prétres en restant 4
Paris ». En juin 1954, a l'occasion d'un s¢jour & Rome pour la canonisation du Pape Pie X, il est
recu par le puissant cardinal Alfredo Ottaviani, pro-secrétaire du Saint Office. Celui-ci lui déclare
que cette institution ne s'oppose pas a ce qu'il prenne la responsabilité d'un apostolat en monde
ouvrier en partageant la vie des prétres qui s'y seraient engagés, a condition qu'il s'adonne & un
travail & domicile sculement. Avec des nuances tout d fait romaines, il aurait précisé: « Je n‘autorise
pas, je permets ». [l semble que le Pape Pie XII n'ait pas beaucoup apprécié cette permission, mais il
s'y serait résolu en disant au cardinal Maurice Feltin, successeur du cardinal Suhard a Paris: « Bien,
mais pas un autre! ».

Le 2 octobre 1954, jour anniversaire de la mort du Pére Chevrier, le Pére Ancel emménageait avec
un prétre d'origine ouvriére, Jean Guillaume, et deux fréres du Prado dont I'ancien polytechnicien
Jean-Frangois Girette, dans une vieille écurie transformée rapidement en logement dans le quartier
lyonnais de Gerland, au 16 de la rue Hector-Malot. Du début 1955 jusqu'en juillet 1959, Alfred
Ancel travailla manuellement en ce lieu pour un employeur qui lui faisait livrer des balles d'étoffe
qui avaient servi au camouflage de 'armée pendant la guerre. 11 devait les découper selon une
dizaine de mesures différentes, puis les repasser une & une avant de les entasser dans des caisses.
Ces étoffes étaient ensuite utilisées pour les feutres des meules a polir. Ce travail produisait des
nuages de poussiére, et l'odeur dégagée par les toiles sous le fer chaud rendait l'atmosphére
difficilement respirable. Le Pére Ancel n'était pas a 'usine comme ceux avec lesquels il vivait en
communauté, mais il n'en connut pas moins la dureté du travail ouvrier. Dans la courée du 16, rue
Hector-Malot vivaient des familles espagnoles immigrées et des Italiens. Alfred Ancel entretint avec
ses voisins de belles relations d'amitié.

Entre-temps, cependant, le Pape Pie XII, dans le contexte de la guerre froide, avait décidé d'arréter
I'expérience des prétres ouvriers. Les conditions de vie des prétres établis en usine, d'abord.
semblaient, pour le Saint-Siége, de nature a les éloigner d'une priére réguliére. Mais, surtout,
I'engagement total de la plupart d'entre cux les faisait souvent s'impliquer dans des associations, les
syndicats ( dont la CGT ) et méme les partis politiques de gauche ( dont le Parti Communiste). Ce
que le théologien dominicain Marie-Dominique Chenu avait regardé comme «le plus grand
événement religieux depuis la Révolution frangaise », était devenu inquiétant pour le Souverain
Pontife. Le Pére Ancel accompagna du mieux qu'il le put, dans leur désarroi, les prétres ouvriers
avec lesquels il était en relation, demandant & ceux du Prado d'obéir & Rome. Lui-méme arréta
l'aventure de Gerland au début de I'é¢ 1959, De cette expérience il fera, en 1963, un livre: « Cing
ans avec les ouvriers ». En 1965, & l'issue du Concile Vatican [I, le Pape Paul VI, qui connaissait
bien Alfred Ancel, autorisera de nouveau le travail de prétres en usine ou sur les chantiers. Tout au
long de ces années, le Pére Ancel a surtout eu le souci de pénétrer dans la vie et dans les mentalités
ouvriéres, un souci qu'il conservera jusqu'au moment de sa mort. En face du processus de
déchristianisation tellement avancé du monde ouvrier, il avait compris combien il €tait nécessaire
pour I'Eglise de se livrer a une acculturation et d'apprendre le langage ouvrier. Cela commengait
pour lui par la connaissance des richesses humaines du monde ouvrier, et par la recherche patiente
des signes de l'action de I'Esprit de Dieu chez les hommes et les femmes de cet univers. « Jamais je
n'ai senti autant qu'a Gerland le besoin de réaliser une conformité compléte au Christ-Jésus », écrit-
il dans « Cing ans avec les ouvriers ».

«Vei p . %



Pére conciliaire

L'arrét de l'aventure de Gerland suivait de peu l'annonce par le nouveau pape Jean XXII d'un
nouveau concile oecuménique pour I'Eglise universelle. Le Pére Ancel accucillit cet événement
historique avec prudence, blessé comme il I'était pas l'interruption de l'expérience des prétres
ouvriers. Mais, a partir de juillet 1962, quand il cut en mains les schémas préparatoires au Concile,
il s'impliqua avec tout le séricux qui le caractérisait. Du fait de sa responsabilité de supérieur
général du Prado et des déja nombreux voyages qu'il avait effectués & travers le monde, quand il
arriva & Rome pour l'ouverture de la premiére session il connaissait déja de nombreux évéques, et
cela contribua a en faire rapidement un acteur trés attendu parmi les 2 400 évéques présents. Avec
son ami Monseigneur Gabriel-Marie Garrone et un évéque chilien, il fut un de ceux qui amenérent
le cardinal Achille Liénart & demander ( et 4 obtenir... ), au nom des évéques frangais, que les régles
prévues pour la composition des commissions conciliaires soient révisées de sorte a permettre une
vraic liberté de débats. Mais c'est surtout lors de la troisiéme session du Concile, 4 la fin de 1964 et
dans les premiers mois de 1965, que le Pére Ancel a éé amené a faire des interventions qui ont
compté, notamment quand il s'est agi d'élaborer la constitution « Gaudium et Spes » sur I'Eglise
dans le monde de ce temps, I est vrai que I'évéque du Prado avait ét¢é nommé pour cette session
membre de la Commission doctrinale du Concile. Comme on s'en doute, il y défendit le souci
missionnaire pour le prolétariat, 'attention a ceux qui étaient loin, parfois trés loin de I'Eglise. Ses
interventions ont contribué a ce que la parole collective du Concile soit empreinte d'optimisme dans
sa volonté¢ exprimée d'une véritable ouverture au monde. Il joua aussi un role non-négligeable dans
I'élaboration de la déclaration sur la liberté religieuse. « Le fondement ontologique de la liberté
religieuse, c'est I'obligation de chercher la vérité, développa-t-il en particulier. En effet, tout homme,
en tant que tel, c'est-a-dire dou¢ de raison et de volonté, est tenu de rechercher la vérité objective,
d'y adhérer et de conformer toute sa vie aux exigences de la vérité. Sur ce principe, tous ceux qui
aspirent de tout leur coeur a la vérité et & la justice pourront étre d'accord avec nous, méme s'ils ne
sont pas croyants », On trouvera, dans la biographie d'Alfred Ancel écrite par le Pére Olivier de
Berranger, une présentation détaillée de I'apport au Concile de celui qui était alors supéricur général
du Prado et évéque auxiliaire de Lyon. Bien entendu, prétres et soeurs du Prado suivirent avec
enthousiasme le Concile-ct ne furent pas en reste pour en appliquer les décisions.

Le « dialogue en vérité » avec les communistes

Dans son souci du monde ouvrier et dans les liens tissés avec des militants chrétiens ou non, Alfred
Ancel a été plus d'une fois confronté a la question du marxisme. A plusieurs reprises, il a été en
contact avec des communistes, et l'authenticité de l'engagement généreux d'un certain nombre
d'entre eux au service de la justice 1'a, plus d'une fois, provoqué dans sa fidélité au Christ et 4 son
Evangile. Au début des années 1970, alors qu'il abandonne la direction du Prado et qu'il va
démissionner de sa responsabilité d'évéque auxiliaire en raison de la limite d'age, il ressent le besoin
d'ouvrir un « dialogue en vérité » avec des communistes. « C'est en 1972 ou 1973, a-t-il rapporté,
que j'ai demandé @ un communiste si je pouvais entrer en contact avec des membres du parti, pour
que je puisse mieux comprendre I'évolution qui s'accomplissait aujourdhui dans le P.C.F.. Je suis
entré ainsi en relation avec Monsieur Moissonnier professeur d'histoire, et Monsieur Haond,
ingénieur, membres du Parti Communiste. Ils m'ont demandé si je voyais un inconvénient & ce que
Monsieur Capiévic, qui était alors secrétaire fédéral du P.C.a Lyon et membre du Comité Central,
participe a nos rencontres. J'ai accepté volontiers, pourvu que I'on gardit la discrétion sur ces
réunions. (...). De mon c6té, j'avais demandé a André Laforge, ancien vicaire général de la Mission
de France, de participer 4 nos réunions. (...). C'est & partir de ces réunions que j'ai senti qu'un
dialogue avec les communistes de France devenait possible, pourvu qu'il ne soit pas utilisé a des
fins politiques ».

Ce dialogue va trouver son incarnation dans un livre publi¢ en 1979 aux Editions Sociales ( éditions

8



du Parti Communiste ) intitulé « Dialogue en vérité. Chrétiens et communistes dans la France
d'aujourd'hui ». L'ouvrage a été écrit dans le cadre des rencontres évoquées précédemment, et aussi
dans des échanges de correspondance avec des intellectucls marxistes dont le philosophe
communiste réformiste Lucien Séve. On lit en ouverture du livre: « Je serai amené, écrit-il a ses
interlocuteurs communistes, a vous interpeller sur votre matérialisme, sur le caractére scientifique
de vos analyses, sur votre anthropologie et sur la lutte des classes, sur votre attitude vis-a-vis de
Dieu et de I'Eglise, et enfin sur la maniére dont vous envisagez la coopération des chrétiens avec
vous ». La publication de ce livre surprit plus d'un; clle fut bien accueillie chez les militants
communistes, et particuliérement chez les chrétiens engagés au Parti Communiste. D'autres, en
revanche, accusérent le Pére Ancel de naivet¢é impardonnable, voire de complicité avec le
communisme mondial si souvent meurtrier et liberticide. C"était la premiére fois qu'un évéque, en
s'adressant ainsi 4 des communistes frangais, leur témoignait une telle confiance, mais aussi les
interpellait sur leur attitude vis-a-vis de Dicu et dans leurs rapports avec I'Eglise. Cette pratique du
dialogue s'inscrivait, chez le Pére Ancel, dans une démarche qu'il avait conceptualisée dés le temps
du Concile, notamment a la lumiére de l'encyclique de Paul VI « Ecclesiam suam ». Dés 1964, il
avait affirmé dans une conférence inaugurale aux Facultés Catholiques de Lyon: « Notre foi doit
nous amener, dans chaque dialogue avec un non chrétien, & contempler Dieu qui est a I'action en lui.
Quand nous disons que Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et qu'ils arrivent a la
connaissance de la vérité, nous n'énongons pas seulement un principe général, Quand Dieu veut
quelque chose, il le veut efficacement et personnellement, Notre regard de foi ne sera authentique
que s'il rejoint en chaque homme l'action du Christ qui veut le sauver. Nous n'avons pas a prendre la
place du Christ; nous sommes incapables de sauver quelqu'un; mais nous pouvons rejoindre I'action
du Christ Sauveur et aider notre frére non chrétien & répondre a l'appel que le Christ lui adresse
maintenant. Notre frére non chrétien ne connait pas le Christ, mais le Christ le connait, I'aime et
veut le sauver. A nous de coopérer & l'action du Christ. Peut-étre cet homme n'arrivera-t-il jamais
une foi explicite et consciente, mais en l'aidant & étre un homme juste et craignant Dieu, nous
l'aurons aidé a vivre de telle fagon qu'il plaira a Dieu ».

Le S rue Bonnefoi

En laissant son poste de supérieur général du Prado a la fin de l'année 1971, aprés trente ans de
direction de cette famille spirituelle, Alfred Ancel cut le souci de ne pas géner son successeur, le
Pere Pierre Berthelon, et donc de trouver un autre logement que celui qu'il occupait rue du Pére
Chevrier dans le 7 éme arrondissement de Lyon. 11 sollicita pour cela un auménier jociste du
diocese, le Pére Paul Deletraz, et leur choix se porta sur des locaux vétustes qui étaient attenants au
si¢ge de la fédération départementale de la J.O.C., 5, rue Bonnefoi, une petite rue commergante du 3
éme arrondissement, en plein quartier maghrébin de la ville. Alfred Ancel y emménagea avec deux
autres pradosicens dans les premiéres semaines de 1972, Comme ses compagnons, il ne disposait que
d'unc seule piéce pour lui-méme, trés simplement meublée. 11 utilisait un lit pliant, qu'il remettait en
place chaque matin et ouvrait de nouveau pour une sieste aprés le déjeuner. Le logement, disposé
sur deux étages, comportait une cuisine et une « salle de séjour » communes ainsi qu'une piéce
transformée en oratoire. « L'évéque retraité » va passer onze années dans ce cadre extrémement
sommaire, continuant a vivre selon I'appel au dénuement transmis par le Pére Chevrier. Son activité
resta trés soutenue: souci de la présence aux migrants, accompagnement d'équipes de la Mission
Ouvriére, rencontres en profondeur avec de multiples visiteurs: prétres, religicuses, séminaristes,
laics, évéques parfois; avec des chrétiens et aussi des non chrétiens... A midi, le Pére Ancel allait
généralement déjeuner dans un restaurant populaire et bon marché de la rue Paul-Bert, « Chez
Marius ». Sa silhouette de plus en plus voutée, le béret bien posé sur son crine et un lourd manteau
couvrant son corps de plus en plus sensible au froid, était devenue familiére aux habitants du
quartier, méme si tous ne savaient pas qui était cet homme,

-

En 1978, l'archevéque de Lyon de I'époque, le cardinal Alexandre Renard. eut la délicatesse
g



d'associer & la célébration de ses vingt-cing ans d'épiscopat le Pére Alfred Ancel qui fétait, lui, ses
quatre-vingt ans. Le 12 novembre, au cours de son homélie a la primatiale Saint-Jean-Baptiste, il
rendit ainsi hommage a celui qu'il avait eu quelques années a ses cotés comme évéque auxiliaire:
« Comment ne pas féter le quatre-vingtiéme anniversaire de Monscigneur Ancel? 1l fait partie du
visage chrétien de Lyon, de la France, voire du monde! (...). Apétre actif, il sert toujours la Foi;
homme de doctrine, il est homme de coeur; proche des pauvres comme un pradosien, il aime tous
les hommes comme un catholique. Il unit les contraires, ce qui n'est pas un mince éloge de vie
chrétienne et sacerdotale. Merci, cher Monseigneur et frére: restez-nous encore comme un témoin
authentique d'Evangile »,

Le Pére Ancel regardait avec modestie et méme sévérité pour lui-méme tout ce qu'il avait déja vécu.
En 1972, & l'occasion de son vingt-cinquiéme anniversaire d'ordination épiscopale, il avait reu une
longue lettre ( en latin! ) de Paul VI qui le gratifiait du titre de « deuxiéme fondateur » du Prado.
Quatre ans plus tard, en octobre 1976, dans une contribution écrite & la préparation de I'Assemblée
internationale du Prado qui eut lieu en juillet 1977, il a ressenti le besoin de revenir sur cette
qualification dont I'avait gratifié le Saint Pére: « Non seulement je ne suis pas un second fondateur
du Prado, mais je n'ai pas travaillé d'une fagon suffisante & ce qui était l'essentiel du message
pradosicn ». Le texte fait plusieurs pages. C'est une relecture sans complaisance d'un long ministére,
a la maniére des « Confessions » de Saint Augustin. Alfred Ancel écrit notamment: « Connaitre
Jésus-Christ... Pendant longtemps, je me donnais surtout & un enseignement portant directement sur
la personne du Christ et j'ai pu ainsi aider des pradosiens a mieux rencontrer Jésus-Christ; mais j'ai
été plus ou moins ébranlé par tout ce que I'on disait de la rencontre du Christ a partir des personnes
et de la vie. Personnellement, ce n'était pas mon itinéraire spirituel et je ne rencontre les personnes
et la vie d'une fagon authentique que dans la mesure o je reste présent au Christ et dépendant de
son Esprit. Mais j'aurais di rappeler 4 ceux que 1'Esprit de Dieu conduit au Christ a partir des
¢vénements, qu'il ne suffit pas de le rencontrer dans les personnes et dans la vie et qu'il faut aller
Jusqu'a la rencontre du Christ lui-méme ». Il poursuit: « Avoir I'Esprit de Dieu (...). La doctrine, je
la connais. Je sais que nous ne devons jamais agir par nous-mémes mais seulement en dépendance
de I'Esprit de Dieu. Mais concrétement, mon attitude était plutdt une recherche d'efficacité qu'un
souci de fidélit¢ dans la dépendance de I'Esprit. Certes, je réfléchissais, je demandais conseil, je me
référais a l'enseignement de I'Eglise (...), je priais aussi pour que Dieu m'aide a bien décider et
finalement & bien réussir. Mais dans tout cela j'agissais plus comme un chef d'entreprise qui fait tout
son possible pour bien faire marcher son affaire, qu'a la maniére des apitres qui étaient conduits par
1'Esprit de Dieu pour l'ocuvre de Dieu ».

On ne saurait refuser au Pére Ancel le droit & cette sévére introspection. Le Prado posséde
cependant de lui de nombreux écrits personnels qui témoignent de son souci permanent, tout au
long de sa vie de prétre, d'étre & I'écoute de I'Esprit de Dieu et de se montrer obéissant a ses appels.
Dans un travail non publi¢ achevé en 2010, le Pére Yves Musset a ainsi rassemblé de multiples
notes ol c'est un Pére Ancel mystique qui apparait, sujet 4 de nombreuses grices qu'il savait
accueillir avec une extréme humilité,

Le passage 4 Dicu

Les demi¢res années de sa vie, le Pére Ancel s'est de plus en plus abandonné & la priére et 4 I'étude
de I'Evangile & la maniére du Pére Chevrier. Le 2 décembre 1983, il énonce a un prétre du Prado,
Frangois Pécriaux, qui les a transcrites, de trés belles méditations dont voici quelques courts
extraits:

« J'ai I'impression que je baisse: je n'ai pas de résistance.
Et s'il y avait un incident quelconque, je ne résisterais pas.
Il n'y a rien de triste la-dedans.

A0



Absolument rien de triste.

S'en aller le voir...

Mais je ne sais pas.

On ne va pas suffisamment a la Rencontre...

(C'est tellement beau, dans ce début d'Avent, de penser au sens de la vie.
Aller vers Lui...

Comme & un ami qui est un Dieu, qui est la Sagesse Eternelle!
('est formidable!

1

Vois-tu, ce qu'il faudrait,

c'est que ce ne soit pas quelque chose d'extraordinaire.

11 faudrait que ce soit normal,

qu'on aille vers le Bien-Aimé,

vers le Fils de Dieu,

le Fils de I'Homme,

la Beauté méme.

Il faudrait qu'on aille la.

C'est ¢a, I'Amour.

C'est ¢a, I'Annonce du Royaume.

C'est ¢a, le Christ qui vient.

Il vient.

C'est formidable!

11 vient. Et il vient gentiment,

sans nous avertir du jour ni de I'heure.

Mais en nous avertissant justement qu'il ne nous avertit pas.
C'est une maniére délicate d'avertir d'étre toujours prét ».

Depuis le 30 aodt 1983, le Pére Ancel a ét¢ admis a la Maison des Petites Soeurs des pauvres de la
rue Hénon 2 la Croix-Rousse. Il va devoir accepter, les dermiers mois de son existence, de grandes
souffrances physiques, des souffrances qu'il associe a celles du Christ en croix. Le 11 septembre
1984, il accomplit son passage & Dicu. Ses funérailles sont c€lébrées le 14 septembre a la primatiale
Saint-Jean-Baptiste. Le cardinal Albert Decourtray, archevéque de Lyon depuis octobre 1981, les
préside en compagnie d'une trentaine d'évéques ct de quelques six cents prétres. Quand le cercueil
du Pére Ancel traverse pour la demiére fois la grande nef de la cathédrale, de nombreuses personnes
pleurent, et les évéques s'inclinent avec respect. Pour beaucoup, c'est un saint qu'ils sont venus
accompagner dans l'ultime moment de son parcours terrestre. Le Pére Ancel a désiré étre enseveli
au cimetiére des prétres & Loyasse, « comme un frére au milieu de ses fréres ». On a recyclé pour lui
une vieille tombe o l'ancienne inscription n'a pas pu étre complétement effacée. On y lit
simplement: « Alfred Ancel. 22/10/1898-11/09/1984. Prétre: 8/7/1923. Supérieur général du Prado:
1942. Evéque auxiliaire de Lyon: 25/3/1947 »,

Christian Delorme, prétre du Prado

& Dans son livre « 5 ans avec les ouvriers » paru en 1963, il décrit longuement son désir de connaitre le
monde ouvrier de l'intérieur :
« Evéque en 1947, j'étais depuis longtemps en contact avec le monde ouvrier et je croyais le connaitre. ]'ai
méme écrit a cette époque une brochure sur la mentalité ouvriére et cette brochure a été appréciée. |'ai pu
parler a des travailleurs a la Bourse du Travail a St-Etienne et & celle de Firminy et j'avais l'impression que
mes paroles étaient accuelllies. Mais c'est seulement @ partir de 1954, quand j'ai commencé a partager
jusqu'a un certain point la vie ouvriére que je me suis apergu de mon ignorance. Je savais beaucoup de
choses sur le monde ouvrier ; j'avais beaucoup écouté les travailleurs ; je les aimais de tout mon ceeur;
mais je restais plus ou moins étranger au monde ouvrier; je n'étais pas en communion avec lui. Pour
entrer en communion avec le monde ouvrier, il faut ne faire qu’un avec lui, @ la maniére du Christ qui s’est

inséré dans I'humanité, ne faisant qu‘un avec elle, prenant sur lui les péchés des hommes et les aimant au
point de donner sa vie pour eux ». u



Ouvrages de référence:

Alfred ANCEL: « La pauvret¢ du prétre d'aprés la vie et les écrits du Vénérable Antoine
Chevrier », Emmanuel Vitte, Lyon-Paris, 1945.

Alfred ANCEL: « Cing ans avec les ouvriers », Le Centurion, Paris, 1963,

Alfred ANCEL: « Dialogue en vérité. Chrétiens et communistes dans la France d'aujourd'hui »,
Editions Sociales, Paris, 1979,

Alfred ANCEL: « Le Prado. La spiritualité apostolique du Pére Chevrier », Cerf, Paris, 1982,

Alfred ANCEL: « Ecrits spirituels » ( Réunis et présentés par Yves MUSSET ), Editions de
I"Atelier, Paris, 1994,

Alfred ANCEL: « Divers écrits » ( Textes réunis par Robert DAVIAUD ), Association des prétres
du Prado, Lyon, 2013.

Olivier de BERRANGER: « Alfred Ancel. Un homme pour I'Evangile », Le'.Centurion, Paris,
1088,

Yves MUSSET: « Une vie avec le Christ 4 I'école du Pére Chevrier: Alfred Ancel », Edition
confidentielle interne au Prado, Lyon, 2010.

4%



P, Ancel & bicycletts
dans les rees de Lyon

© INSTITUT PRETRES

DU PRADO [ PHOTOSHOP

Avec I'équipe des Prétres Ouvriers, 16 rue Hector Malot




