


Marie-Hélène VERNET – Belley-Ars Aout 2025

Ouverture pastorale de l’année
A l’attention des prêtres, laïcs et religieux en mission pastorale
« L’accueil pastoral »[footnoteRef:1] [1:  Ce texte tente de rapporter ce qui a été dit le samedi 30 aout 2025 à l’attention des laïcs, religieux, religieuses, prêtres du diocèse de Belley Ars à propos de l’accueil pastoral. Il n’est pas exhaustif. Il articule la trame préparée en amont et ce qui a surgit des questions. Il veut compléter, si besoin, les notes prises par les participants qui m’ont demandé ce travail. J’y ajoute quelques références bibliographiques. Ces notes sont donc personnelles et ne feront en aucun cas l’objet d’une diffusion élargie. Seuls les participant à cette rencontre seront destinataires de ce propos. Je vous en remercie. 
 ] 


	Introduction sur la joie, en écho à la prière d’action de grâce qui a inauguré cette journée : 
Dans nos métiers de soignants en psychiatrie, nous aimons dire que « ce qui soigne, ce sont un peu les traitements, beaucoup le transfert (ce lien mystérieux qui se tisse entre le patient et le soignant, d’inconscient à inconscient, fait de confiance réciproque, cadré par un dispositif rigoureux) et surtout la joie ». La joie ici s’entendra à la manière dont St Ignace de Loyola en parle[footnoteRef:2]: elle ne sera pas confondue avec l’excitation, le tapage, la jouissance. La joie est friselis, brise légère, elle dure, et suppose que nous la guettions. Ignace en fait un critère de discernement. Savons-nous assez combien il est urgent et nécessaire de se frotter à la joie des autres, plutôt que de l’envier ou la jalouser ? « Marcher à côté d’une joie qui n’est pas à soi »[footnoteRef:3] [2:  St Ignace de Loyola, Exercices spirituels, Ed DDB]  [3:  Louise DUPRE Exercices de joie. Ed Bruno Doucey. P.29] 


CHAP I- L'accueil, une promenade qui ne sent pas forcément le mimosa
I-transformer l’angoisse par notre rêverie : « dans la nuit un cri se fait entendre »

A-Je ne sais pas où j’ai mal.
Nous partons tous d'une demande, pas toujours explicitement formulée. Un peu à la manière des 10 vierges, dans Math 25,6 nous allons nous tenir aux aguets pour entendre « le cri » qui retentit dans la nuit. 
Celui qui crie est dans la nuit car il ne sait pas nommer sa souffrance
et celui qui écoute l’est aussi, prisonnier de ses propres attentes 

1-L ’invisible du visage : Autrui pensé comme un visage. Emmanuel Levinas
Le discours de souffrance fait des tours et des détours. Pour E. Levinas il passe par l’invisible du visage [footnoteRef:4], cet arrière-pays qui se donne à voir, à notre insu. La conscience perd la première place et nous voilà débusqué ! C’est dans ce lieu que se nichent nos plus grandes misères , dont nous ne voulons rien savoir. Ce lieu caché, qui dit notre dénuement et  parle de nous avec le plus de vérité, est « celui que Dieu choisit pour écrire sa plus belle page ». A l’homme qui supplie l’amour depuis l’invisible de son visage nous devons répondre. Nous voilà responsable de la responsabilité de notre frère. Nous ne répondrons pas de lui, pas plus que nous ne répondrons pour lui. Nous nous approcherons de cette terre sacrée qu’est Autrui et de l’invisible du visage, abri de nos misères, chastement, en ôtant nos sandales.  [4:  E.Levinas, 1905-1995. Totalité et infini, La Haye, Nijhoff, 1961, p.4] 


2- le « mal-entendu » et le piège des représentations.
le « mal-entendu » tient au décalage qui existe entre 
-la langue faite d’un sujet-d ’un verbe- d’un complément, communément partagée,
-et le langage qui, lui, est fait de nos représentations, de notre imaginaire, projections, attentes diverses qui vont flouter la rencontre. 
Svt, la plainte initiale n’est que « pré-texte » /texte inaugural, pour introduire LA vraie question, celle- là même qui appellera une réponse. Se poser la bonne question c’est déjà trouver sa réponse. 
Nous serons appelés à aider celui qui nous parle à formuler sa question, beaucoup plus qu’à l’aider à trouver une réponse. Il peut répondre de lui-même et répondre lui-même. 

B- un écoutant suffisamment bon /suffisamment insuffisant

1- le juste positionnement de l’écoutant=le juste positionnement de la mère (Wilfrid BION 1897-1979).
Que fait la mère[footnoteRef:5] qd l’enfant crie, faute de mots ? Elle cherche, tâtonne, se trompe, prend son temps. Elle prête à l’enfant sa rêverie[footnoteRef:6] mais pas son savoir. Devant le mystère de la vie nous n’avons aucun savoir. A force de propositions, le miracle de la rencontre entre la proposition de la mère et la demande de l’enfant, se fait [5:  La « mère » ici n’est pas forcément la maman. Il y a des mamans qui ne seront jamais « mère » car elles ne pourront jamais investir leur enfant et il y a des hommes, des femmes, des institutions qui s’inscriront dans cette fonction maternelle et dans les yeux desquels l’enfant se verra beau. ]  [6:  La rêverie porte à la fécondité et ouvre des espaces psychiques. Nous ne la confondrons pas avec l'imaginaire, qui n'est que projection de soi-même. La rêverie est poétique : elle renonce au savoir. Lacan nous invite à nous « passionner pour l’ignorance » (pas la bêtise !). Mettons toutes nos forces à l’œuvre pour ne pas céder à la tentation du « tout voir, tout savoir, tout com-prendre (prendre en soi) ».
] 

Ainsi la mère/l’écoutant prendra le temps pour accompagner la croissance de son enfant/de la personne accompagnée. La mère sera « suffisamment bonne » dit D.W.Winnicott. Ses insuffisances, ses manques, ses erreurs autoriseront l’enfant à aller voir ailleurs, à se séparer et à conquérir le monde. A l’instar de l’enfant, l’accompagné se séparera et partira en mission. 
2- La capacité d’être seul, signe de maturité psychique et affective

 L'enfant devient psychiquement autonome quand il est capable de se séparer et d’être seul ; seul mais pas abandonné, pas replié, pas laissé en plan. Il a dans sa tête et dans son cœur toutes ce qui lui a été donné comme amour, force, sécurité psychique.
 C’est notre aptitude à supporter la solitude, inhérente à toute séparation, qui va faire de nous un être autonome capable de se séparer, même si la séparation est douloureuse. 
Sans cette capacité d’être seul, ni vie en couple, ni vie en communauté, ni accueil pastoral. J’aurai tjs besoin d’un autre pour me remplir, comme étayage. Je m’en remplirai, au point de m’y perdre, courant le risque de la fusion et de la confusion des places. L’emprise s’origine toujours dans des formes d’immaturité affective.  L’immaturité affective n’est pas compatible avec les missions qui sont les nôtres. 

C- « le Désiré ne comble pas, il creuse ». E. Levinas

Dans nos insuffisances, de l’espace, du manque. Enfin ! Dieu va pouvoir trouver sa place ! Emmanuel Levinas nous dit que « le Désiré ne comble pas, il creuse ». Et Francois Varillon : « Dieu ne se trouve pas dans le comblement mais dans le creusement ». 
Ce n’est pas parce que nous avons le cœur plein d’amour pour le Seigneur et parce que nous savons que le Seigneur nous devance en toute chose que nous ne sommes pas tentés de parler à sa place ! 
Ne pas confondre : 
-hâte (celle de Marie. Cf. Visitation à Elisabeth) et précipitation
- importance et urgence.
- proximité et adhésivité, collage : cessons d’encombrer de notre zèle.
-face- à- face et tête-à-tête 
	-nous tenons la lampe mais ne sommes pas le chemin : L’accompagnement se fait à trois. Encore faut-il laisser la place à Dieu. 
Ex : Combien de fois n’a-t-on confié la lecture du dimanche à des cathéchumènes, pour mieux les intégrer, avec les meilleures intentions, les privant ainsi de la joie d’écouter, de gouter la parole de Dieu ? Prenons le temps des scrutins. 
Conclusion
Notre vocation d’accueillant est de disparaitre. 
« Quand on s’approche du Tout[footnoteRef:7], nous dit Lacan, on n’est jamais loin de la catastrophe ». [7:  Tout voir, tout comprendre, tout savoir, tout dire, être tout pour autrui ou qd autrui est tout pour moi. ] 

 Prêter l'oreille au cri, se tenir là pour participer à sa transformation. Un cri, une plainte, un nœud, un truc qui gratte, insiste, que l'on ne sait pas nommer, ou qui est nommé mais avec des mots qui errent, se cherchent. 

II-L ’accueil pastoral : un paysage à traverser
	A- à partir de la demande, l’écoutant s’engage
-à travers la parole de Dieu. Traverser la Bible prend du temps et c'est une prise de risques.!  « Votre cri de souffrance, voilà comment il raisonne en moi. Et voilà à quelle parole de Dieu je l’associe. » 
En être familier. Catéchèse solide. Attention au contexte, la Parole de Dieu n’est pas magique. 
« accompagnateur-suffisamment-bon », càd suffisamment insuffisant. Se tromper c'est une manière de se reconnaître chaste
Se retirer, sans abandonner, sans laisser en plan, en réorientant si besoin.
	
-Dans le bois (dans le conte merveilleux, le bois est symbole de l’inconscient), 
des épreuves, des peurs, de mauvaises rencontres.
Il faut du temps pour trouver le chemin, et c'est aussi une prise de risque. Il faut faire des choix : le chemin des épingles ou le chemin des aiguilles demande le loup au Petit Chaperon Rouge[footnoteRef:8] ?  [8:  Version nivernaise très ancienne. Les épingles pour s’attifer (rester dans l’insouciance), les aiguilles pour travailler.] 

On ne sort pas du bois comme on y est entré. « Comme il faisait noir dans le ventre du loup, dit le Petit Chaperon Rouge, comme j’ai eu peur ! [footnoteRef:9]» Mais elle ne meurt pas. Chez Grimm le chasseur participe à l’accouchement par césarienne de l’enfant. Il procède à la maïeutique, mise au monde de/par la parole. L’enfant nait à une nouvelle vie. Mais ni la mère ni le chasseur n'épargnent la peur de l'épreuve, pour que le Sujet fasse l’expérience de la liberté retrouvée.  [9:  Version des frères Grimm] 

L'enfant est seule dans le bois de l’inconscient. Sa mère chaste et bien positionnée n'y met ni son nez ni ses yeux. 
L’enfant est fort des recommandations de sa mère et des bonnes choses qu’elle met en son panier (de la douceur pour la route) : « ne quitte pas le chemin, ne met pas ton nez partout. ». Pourtant elle oubliera de lui dire l’essentiel : il est dangereux de parler avec les loups ! 
C'est parce que sa mère est insuffisante que l'enfant va se cogner au principe de réalité et qu'il va pouvoir conquérir le monde et l’investir, que l’accompagné pourra partir en mission 
La dévoration est affaire d’hommes et de femmes. Le loup figure masculine et féminine : accompagnateur-trice « aux grandes dents ».

B- la promenade se fait en bonne compagnie.

-Pour éclairer la route et veiller, elles sont 10 !
-Comme dans le conte de fée, la promenade se fait avec des frères et des sœurs à nos côtés, pour faire trébucher cette petite tendance mégalomaniaque qui me pousse à devenir l’indispensable de l’autre. 
 1-La tradition de l’Eglise comme tiers, limite à l’imaginaire 
Dans le noir du ventre dévorant, une grand-mère, à l’origine des générations, une histoire qui me précède, une tradition dont elle est gardienne. Elle partage son sort, et renait avec lui. Notre histoire d’homme en devenir s’inscrit dans un temps long. 
Garde-t-on assez en mémoire ce qui fait l’histoire sainte et la tradition de l’église ? 
La mise au monde de la personne accompagnée se fera soutenue par la Parole de Dieu et tradition de l’Eglise. L’accueil pastoral se situe entre la tradition et ce qui est à sauver chez l’homme. Courage ou lâcheté quand je privilégie telle ou telle solution ? Les choix importants et les plus difficiles se font entre deux bonnes choses : trancher du côté du « Magis », le « davantage » d’Ignace de Loyola[footnoteRef:10], le plus de vie. Les choix difficiles peuvent laisser en bouche le gout de l’insatisfaction, peut-être parce qu’entre le noir et le blanc il y a le gris de la vie et pas le rose. [10: Ex Spi Principes et fondements n°23"L'homme est créé pour louer, révérer1 et servir Dieu notre Seigneur et par là sauver son âme, et les autres choses sur la face de la terre sont créées pour l'homme, et pour l'aider dans la poursuite de la fin pour laquelle il est créé.
D'où il suit que l'homme doit user de ces choses dans la mesure où elles l'aident pour sa fin et qu'il doit s'en dégager dans la mesure où elles sont, pour lui un obstacle à cette fin. Pour cela il est nécessaire de nous rendre indifférents2 à toutes les choses créées, en tout ce qui est laissé à la liberté de notre libre-arbitre et qui ne lui est pas défendu ; de telle manière que nous ne voulions pas, pour notre part, davantage la santé que la maladie, la richesse que la pauvreté, l'honneur que le déshonneur, une vie longue qu'une vie courte et ainsi de suite pour tout le reste, mais que nous désirions et choisissions uniquement ce qui nous conduit davantage à la fin pour laquelle nous sommes créés."] 

2- Des frères et des sœurs pour veiller au grain !
Des frères et sœurs vont se faire sémaphores dans la tempête : pour repérer les jeux de séduction, les attachements désordonnés, et donc inadaptés. 
Je vais devoir apprendre à me laisser regarder travailler.  La censure, la limite posées par l’autre, lui aussi serviteur, me permettront de ne pas sombrer dans la folie de ma toute- puissance et de tenir dans un lien chaste.
L’obéissance aide à tenir dans la chasteté : obéissance à l’autre serviteur. Accompagnateur spirituel dûment formé, frères et sœurs de communauté, paroissiens, amis, famille, superviseur professionnel
Quand le secret n'est porté que par un seul, il devient la clef de l’emprise. Qu'est-ce qui m’autorise à croire que moi seul, je peux porter ce fardeau ? Et qu'est ce qui porte celui que vous accompagnez à croire que vous seul pourrez être le dépositaire de sa parole ? L'exclusivité d'une relation, l'idée que nous pourrions être l’élu, le choisi, le préféré...doivent allumer tous les feux du sémaphore. « Récifs droits devant et naufrage annoncé ! » 
3-J’ai aussi l'institution pour laquelle je travaille et que je sers, qui fait cadre. Ou en suis-je de cette obéissance qui va m’aider à tenir dans la chasteté ? Celui à qui j’obéis tient son pouvoir et son autorité d’un autre que lui-même. Seul le tyran tient son pouvoir d’un esclave, l’esclave lui prêtant un pouvoir fantasmatique qu’il n’a pas. Sans l’esclave le maitre n’est rien. Sans le maitre l’esclave n’est rien. Tiens-tiens ?! Qui fait « tiers » pour interrompre ce délire sadomasochiste. Où en suis-je de mon petit gout exacerbé pour la paillette[footnoteRef:11] ?   [11:  Cf. Lettre du Pape François au Peuple de Dieu, du 20 aout 2018, dans laquelle il dénonce le cléricalisme et nous invite à jeuner pour nos complicités. ] 

4-Et j’ai dans la tête qques auteurs solides qui, mieux que moi et bien avant moi ont pensé la souffrance de l’homme, même si la rencontre avec Chloé, que je ne connais pas, ce jour-là, est unique. Bricoler, faire du « sur-mesure » avec elle. 
Un bénévole ne peut être un amateur
La formation n'y suffit pas mais elle est nécessaire. Des exemples d'hommes et de femmes formés, grands « savants », ont abusé sans scrupule des plus fragiles qui leurs étaient confiés. 
Être au clair avec ses propres fragilités. 

Chap. II-Ce qui vient faire trébucher l’accompagnement

 « Seigneur Méfie-toi de moi, je pourrais bien te trahir aujourd'hui » (citation attribuée à Philippe Néri). 
Les entraves appartiennent à l’accompagné ou à l’écoutant. 
1-La demande me parle de moi : Parler n’est pas sans conséquence sur l’écoutant. Nous n’avons plus alors la liberté de penser. L’autre n’a pas besoin de porter en plus des siennes mes propres valises. 
Histoires en miroir : l’autre inévitablement va souffler sur les braises d’une histoire que l’on croit terminée et qui va se mettre à flamber. Nous ne parlerons que de nous. 

2-Pour qui je me prends ! Croire que l’on est le tout de l’autre, qu'il me doit sa vie/sa mort/son bonheur ou son malheur = Posture mégalomaniaque qui est sans cesse à revisiter. 
Le salaire du bénévole : la reconnaissance, une dette impossible à rembourser. 
Réflexion sur les cadeaux : adaptés, à partager, parlé. 
Jésus à Marie-Madeleine : « femme ne me touche pas, ne me retiens pas » (Noli me tangere) Regardons Jésus agir : « veux-tu être guéri ? » demande-t-il à l’homme qui est malade et qui n’arrive pas jusqu’à la piscine. Quelle question ?! Ce qui nous saute aux yeux ne nous autorise ni à penser ni à décider pour autrui. Heidegger aimait à dire que « soigner c'était rendre à l’autre son souci ». Jésus n'infantilise pas.

3-La curiosité. Toujours plus, toujours plus loin. Pourquoi faire ? En quoi les détails aident-ils à comprendre ? Nous ne sommes pas chargés d’une enquête policière.  L’œil ds le trou de la serrure. « Pourquoi me racontez-vous cela ? C’est ds cet espace de non savoir que le sujet se parle le mieux. Quand on est catho il vaut mieux aller voir un psy qui n’y comprend rien et vous ne pouvez plus vous cacher. Ainsi vous êtes obligés de parler d'autre chose que de votre Eglise qui finit par prendre la place du « mauvais objet » et par porter tous les symptômes.  L'accompagnateur spirituel fera sa part sur le sujet qui le concerne. Croire que l’entre -soi peut soigner, quelle illusion ! Dans l'entre soi on tourne en rond. Rien ne s'ouvre. C'est la ritournelle qui enchantait notre enfance. Le discours en boucle, qui enferme et prive de l’autre. Mais il nous faut apprendre la séparation et grandir !
4-L ‘oreille sans fond. La parole doit ricocher sur le mur de projection. Retour à l’envoyeur... oui mais transformée. Quand l’oreille est sans fond, la parole finit par se perdre dans l’abîme et elle est, comme le cri du nourrisson qui n’est pas transformé, destituée. 
« Tu peux y aller Chloé, attaque, tu ne me détruiras pas ! ».
5-Notre petit goût excessif pour la paillette. Attention à la sainteté ostensible, à l'humilité et aux lumières de fête foraine : dans notre jargon de psychologue nous nommons cela la mythomanie vaniteuse. « L’habit ne fait pas le moine » mais bien souvent c'est l’habit qui tient le moine, c'est pourquoi il y tient tant. Quels sont nos habits de moine ? Ce à quoi je tiens le plus n’est pas forcément ce qui me tient debout. 
Cf. Pape François : lettre du 20- 8- 2018 Au peuple de Dieu sur les pièges du cléricalisme.  Les ingrédients qui font de nous des complices du cléricalisme : entre-soi, silence, fascination. Pourquoi n’a-t-on rien vu venir ?  
6-Le mot n'est pas la chose ou le piège des images. Derrière une image une foule de représentations. (Cf. Ceci n'est pas une pomme Magritte). Les différences culturelles, générationnelles, sociales, vont rendre la rencontre complexe. Comment dois-je entendre cette robe faite par Mme Essou[footnoteRef:12], en WAX, un tissu rapporté de Cotonou, exprès pour moi ? Pour me rejoindre ou pour que je la porte/supporte, a-t-elle besoin que nous ayons un point de ressemblance ? Dans cette « peau » qui ressemble à la sienne, l’écart culturel se réduit il ? Est-ce que cela la rassure ? J’y verrai un effet du transfert. J’accueillerai la robe mais la ferai parler sur le sens qu’elle met dans ce cadeau : « c’est un tissu de chez nous, solide, indestructible ! », me dira-t-elle. De fait vérifie-t-elle que je saurai soutenir les coups de boutoir et qu’elle ne me détruira pas ? Il me semble, mais ce n’est qu’une hypothèse, qu’elle m’a cousu- main une robe/armure pour aller au combat à ses côtés.  C’est que parfois la vie cogne tant et tant que ce qui est déposé dans l’oreille tient d’un bombardement psychique.  [12:  Le nom est inventé et « Mme Essou » ne vient pas de Cotonou, au Bénin, mais d’un autre pays d’Afrique. ] 

Ex De quel Dieu tu me parles ? Dans l’accueil pastoral les images de Dieu orienteront le choix des textes. « L’homme ne parle jamais mieux de lui-même que quand il parle de Dieu[footnoteRef:13] ». [13:  Dominique Bertrand, sj, Christus 1976 dans un commentaire du règne.] 

Repérer le rapport à la loi, la superstition, les pratiques et rituels obsessionnels, la place de la magie, les peurs et angoisses de mort, la capacité à supporter la déception, la place de l’idéal, le rapport à la réalité, voir la part délirante du discours.

7-Quand renvoyer chez le psychologue[footnoteRef:14] ou, au moins, interrompre l’accompagnement en face-à-face? [14:  Le titre de psychothérapeute est règlementé par une loi de 2010, rendue nécessaire pour s’y retrouver dans les ronces des thérapies abusives, pratiquées par des gens insuffisamment formés, catholiques ou pas. La liste est longue ! Ces derniers se diront « psychistes, thérapeutes et autres abus de langage. Le professionnel habilité à pratiquer les psychothérapies est inscrit à l’Agence Régionale de Santé et bénéficie d’un numéro au registre ADELI, attestant de sa formation longue en psychopathologie de l’enfant et de l’adulte. Seuls sont concernés les psychiatres, psychanalystes appartenant à une école reconnue, et les psychologues cliniciens. Pour les autres médecins ils doivent suivre une formation complémentaire en psychopathologie. Le psychothérapeute sait poser un diagnostic et par là, la proposition de soin adéquate. Quand on a mal aux dents on va voir un dentiste, on ne se soucie pas de sa religion, on veille à ce qu’il soit dûment diplômé. Les professionnels de la santé mentale ne viendront jamais requestionner des choix de vie. Sauf s’ils sont très mauvais ! on en changera au plus vite, comme il peut arriver que l’on change de dentiste.  ] 

Parfois, l’autre m’empêche de penser, la forme de son discours parlant du vide qui l’habite ou d'un trop plein d'angoisse. Réorienter vers un psychologue ou privilégier les groupes
La logorrhée qui ferme la porte à toute interaction. 
La logique du discours impénétrable, ne supportant aucune contradiction, discours sans fin, fermé, clos sur lui-même, impénétrable à tout autre. Discours interprétatif, voire paranoïaque
Discours dissocié, délirant. Quand vous vous retrouvez face à l'inquiétante étrangeté qui vous perd !
Quand le sujet est aux prises avec une quête incessante de la cause (« La cause ? cause toujours ! » disait Lacan) « pourquoi, pourquoi, pourquoi ? », ou quand les questions sans réponse tiennent le devant du discours, traduisant souvent le vide intérieur. Que faire, que dire quand le doute est impossible ?
Comment faire avec l’angoisse qui nous traverse quand le sujet lui-même nous bombarde de ses angoisses ? Comment dire stop, je ne comprends pas ? A quel moment réorienter sans se sentir coupable de lâchage, d'abandon ? Comment dire notre inquiétude ? Notre impuissance ? Que nous ne sommes pas le bon interlocuteur, la bonne interlocutrice ?
	- « Je m'inquiète pour vous ? J'entends votre plainte mais que demandez-vous, que voulez-vous ? »
Il sera aussi important de repérer les signes de notre propre angoisse. Par exemple, quand, pendant l'entretien, soi-même on se met à parler tout seul, à envahir le champ de la parole, parce que le silence nous oppresse. Le vide de l’autre nous invite à le remplir. Nous absorbons alors l’angoisse et les modes de défense de l’angoisse

8- l'autre tyran fait de moi son esclave :
Qui est le tyran ? Celui à qui je prête un pouvoir imaginaire. A qui est-ce que je prête un pouvoir imaginaire ?
-à l'idéal. Il vient alors prendre lieu et place du principe de réalité : Revenir sur les images que le sujet se fait de cet idéal, notamment de Dieu. L'aider à supporter la perte, la déception et à revenir au principe de réalité et à la Parole de Dieu. Parce que je ne peux pas supporter la perte de mes images idéales sur l’Eglise, par exemple, je me réfugie dans le complotisme, mécanisme de défense paranoïaque qui n’aidera personne à croître spirituellement. « L’autre est méchant et il ne me comprend pas ».
- à l'autre et ses demandes incessantes. Il nous met à une place intenable 
- au pervers ou à l’institution perverse.  
A quoi repère-t -on que nous sommes sous emprise ? 
· Quand l’autre me met l’œil ds le trou de la serrure : pourquoi me donnez-vous tous ces détails ? On peut parler de choses effroyables avec pudeur et une grande économie de détails. L'excitation de notre imaginaire et notre envie d'en savoir plus doivent nous alerter sur les pièges dans lesquels nous glissons : voyeurisme, masochisme, sadisme, pulsion scopique (jouissance du regard) etc.
· Quand l'autre ne me regarde plus comme quelqu’un d'unique. Je me sens utilisé(e), interchangeable, utile comme un objet jetable et remplaçable. Le pervers se sert de l’autre comme d’un prolongement de lui-même, à la manière de l’arapède sur le rocher... Il s’en remplit parce qu'il est vide. C’est ce vide abyssal qu’il va projeter sur sa victime en la réduisant au rien, au néant, une place de déchets, en marge de l’humain et qui laissera une trace indélébile ds le cœur du survivant. Le souvenir de n’avoir été rien, d’être sorti du champ de l’humain.
· Quand l'autre entretient l’interdépendance et entrave gravement mon lien au monde. Il devient tout pour moi et parce que je le remplis, je deviens tout pour lui, et ni lui ni moi n'avons besoin des autres. Ste Therese d’Avila ds le Chemin de la perfection attire notre attention sur les amitiés particulières qui isolent, coupent du groupe, enferment. [footnoteRef:15] [15:  ] 


Conclusion

« Toute demande est une demande d'amour » dit Freud. Et le mendiant d'amour est vulnérable. Sachons-nous en approcher en ôtant nos sandales comme on s'approche d'une terre sacrée. Avec Levinas rappelons-nous que nous sommes responsables de la responsabilité d'autrui. « Qu'as-tu fait de ton frère ? » nous renvoie à cette vulnérabilité du mendiant d’Amour mais aussi à cette impérieuse nécessité de lui rendre son souci d’homme en le rendant responsable de lui-même.   Et c'est ce lieu de l'extrême vulnérabilité que Dieu choisit pour écrire sa plus belle page, nous dit Levinas. Dieu écrit sur le cœur de l’Homme quand l’Homme consent à perdre.
Et justement la perte nous en connaissons un rayon.  Nous luttons tous contre le manque. Et nous n’avons pas d'autres solutions que de nous le coltiner. Ne cherchons pas à nous remplir de l’autre et cessons avec l’idée que l’autre pourrait nous remplir.  Manquer, paradoxalement, est même signe de bonne santé mentale. Le burnout est la maladie du don inadapté et inapproprié. « Accueillir » commence par cette prise de conscience. Nous sommes des êtres manquants. Se coltiner ce manque et la frustration qui est son pendant. Finalement accompagner n'est possible que dans la chasteté du serviteur obéissant.
« L’homme est créé pour Louer, respecter (faire révérence), servir le Seigneur et par là sauver son âme », nous dit Ignace de Loyola. La louange et le service s’articulent l’une à l’autre par le « respect » (au sens de tenir en respect, à distance) =la révérence devant plus grand que soi. 
Nous n obéissons qu’à celui qui s’incline devant plus grand que lui, nous faisant alors serviteur du serviteur. 






	




2

